Comment Marcel Mauss
croyait a 'origine romaine
de la Civilisation

How Marcel Mauss believed in the roman origin of Civilization

Cahiers " Mondes anciens ". Histoire et anthropologie des mondes anciens, La " civilisation " :
critiques épistémologique et historique, n°11, 2018

Florence Dupont

Résumé

Marcel Mauss dans son fameux essai Une catégorie de lesprit
humain : la notion de personne, celle de « moi » fait de la personne
une catégorie témoin de 1'évolution de la civilisation occidentale.
« Personne » ayant pour étymologie persona, il place Rome a
l'articulation d’'une premiere analyse ethnographique de la
notion de personne avec une analyse historique, linéaire, limitée
a I'Occident. C’est a Rome que le masque primitif, ébauche d'une
premiére singularité attachée a celui qui en hérite et le porte,
serait devenu une catégorie du droit. Or cette reconstitution est
historiquement non fondée et le chapitre consacré a la persona
romaine développe une intuition de Mauss sans véritable
argumentation. Comment un tel savant a-t-il pu ainsi perdre
toute rigueur ? Chypothese suggérée est que la place assignée a
Rome (et a la Gréce) dans le grand récit de la civilisation
occidentale parasite les études historiques et ethnographiques : il
« faut » que Rome (ou la Grece) soit a l'origine des valeurs de

cette civilisation.

Le dernier texte de Mauss, Une catégorie de lesprit
humain : la notion de personne, ou l'invention de la

personne a Rome

Le terme latin persona est souvent placé a l'origine de la notion
moderne et occidentale de personne comme si I'étymologie imposait


file:///fr
https://www.savoirs.app/fr/articles?author=49

cette préhistoire’. La plus connue de ces reconstructions est le texte
de Marcel Mauss Une catégorie de U'esprit humain : la notion de personne,

celle de “moi” », article originalement publié en 1938 dans journal of the

Royal Anthropological Institute, vol. 68

Lessai de Mauss prétend décrire la généalogie occidentale de la
conscience individuelle, d’'un Moi personnel et unique, irréductible a
un statut ou a l'appartenance a un groupe, signifié par le terme
francais « personne ». Forme supérieure de civilisation, cette
invention aurait été initiée par Rome et se serait accomplie dans la
modernité occidentale. Mauss écrit a I'époque du personnalisme de la
revue Esprit d’Emmanuel Mounier qui donne a la notion de personne
une force philosophique et politique, sous-jacente a son essai. Il s’agit
pour ce mouvement de résister a la montée des totalitarismes, niant la

personne au profit de la race ou de la classe, mais aussi de se

démarquer de I'individualisme bourgeois®. Le devoir des intellectuels
est de rétablir la personne, c’est-a-dire 'homme en tant qu’acteur libre
et responsable. Les menaces sur la personne sont une menace sur la

« civilisation ».

La personne de Mauss est une construction sociale : il dit dans son
essai qu'il « est un sujet d’histoire sociale » (p. 6). Cependant Mauss, en
substituant la personne a lindividu dans le grand récit de la
civilisation, ne change pas de paradigme. Comme Durkheim, il s’inscrit
dans une pensée évolutionniste : l'individu est pour Durkheim le
marqueur de la civilisation, c’est-a-dire de la modernité occidentale,

pour Mauss, c’est la personne.

Lobjet de cet article n’est pas de critiquer la pensée de Mauss a
I'ceuvre dans cet essai, cette critique a été faite brillamment et

sévérement par d’autres®. Certes cet essai de Mauss est la publication
d’'une conférence destinée a un large public, qui ne pouvait
s’embarrasser d’'un apparat académique rebutant. Dans le contexte
politique mondial, ce texte avait en outre une dimension militante. 11
n’est pas question d’ignorer ces deux circonstances ayant présidé a son
écriture et de reprocher a Mauss de ne pas avoir écrit un essai
scientifiquement rigoureux. Cela dit, il faudrait éviter d’en faire un
texte fondateur de la sociologie et de le confronter aux autres écrits de
Mauss. Son intérét est ailleurs.

Précisément, en effet, en « lachant prise », en se laissant aller a des
parcours intuitifs et rapides, Mauss révéle un impensé commun aux
intellectuels francais de son temps : la civilisation européenne est le
modele de toute civilisation en ce qui concerne les droits de la



personne et a l'origine de ce miracle civilisationnel, il y aRome,
nécessairement. Une des catégories emblématiques de notre
civilisation, « la personne », viendrait en droite ligne et par la force de
I'étymologie, d’une catégorie romaine, persona. Le terme latin de
persona recélerait déja en partie I'essence de cette catégorie appelée a

étre progressivement révélée au cours du grand récit de la personne.

Or tout antiquisant lisant les quelques pages consacrées a I'étape
romaine de la personne ne peut étre qu'étonné de la désinvolture de
Mauss a I’égard des documents historiques et ethnographiques, méme
dans le contexte évoqué précédemment. Nulle part ailleurs ce grand
savant ne fait preuve d’une telle 1égereté. C’est pour nous, historiens
et anthropologues de Rome, une énigme que cet article va tenter sinon

de résoudre, du moins de problématiser, en resituant 1'étape romaine

de la persona, dans sa stratégie narrative®. Nous verrons que Rome est
la clef de volite de sa démonstration et que ce qui nous semble
aujourd’hui un manque évident de rigueur, s’explique par la nécessité

que tout commence a Rome.

A Rome se rencontrent I’horizontalité

ethnologique et la verticalité historique

Lessai de Mauss débute par un préambule ethnologique qui cherche
une préhistoire de la personne dans des sociétés primitives ou la
catégorie s’esquisserait sans avoir encore de nom. Les sociétés prises
en compte sont juxtaposées et comparées dans une intemporalité
horizontale. Mauss reprend quelques études réalisées par d’autres que
lui sur des sociétés amérindiennes et australiennes, afin d’établir un
catalogue de formes du moi et a partir de la construire le paradigme

d’une pré-personne, qui serait propre aux sociétés sans histoire.

1l fait I'hypothese qu’a l'origine de notre notion de personne, il y
aurait un masque, sans doute déja parce que persona en latin signifiait
« masque ». Prisonnier volontaire de I'étymologie de la langue
francaise, il va voir du cbté des sociétés primitives qui toutes, dit-il,
pratiquent des rituels masqués. Il rencontre des masques dans des
cultes d’ancétres, généralise cette configuration en associant un nom
propre au masque et conclut que les porteurs de masque intériorisent
ce qui leur est transmis avec leur nom : des statuts et des rdles, des
représentations et des figures. Ce premier paradigme est celui du
« personnage ». Le « personnage » réunit un masque rituel, un ancétre
clanique et des privileges sociaux accordés a celui qui le porte comme
descendant de cet ancétre. Le masque permet a cet homme de se
distinguer par son réle social du reste de son clan et de tous les autres
nobles. Ainsi, « tout un immense ensemble de sociétés est arrivé a la
notion de personnage, de réle rempli par I'individu dans des drames

sacrés comme il joue un réle dans la vie familiale. La fonction a déja



Y4 . s 7/ 7 b . g . 1\ e 7
créé la formule depuis des sociétés tres primitives, jusqu’a nos sociétés

anous » (p. 15).

En fait 'enquéte est faussée par un présupposé général, le latin est la
langue pour dire le personnage d’avant la personne et ce qui le
concerne. Ainsi Mauss pour parler de la marque personnelle que les

Kwakliutl® Amérindiens mettent sur leurs objets écrit : « Les plats, les
fourchettes, les cuivres, tout est blasonné, animé, fait partie de la
persona du propriétaire et de la familia, des res de son clan » (p. 13). La
personadésigne tout d'un coup le personnage, la pré-personne. La
notion avait précédé le mot et I'attendait.

La seconde partie de son essai est verticale, il passe d’'une série de
descriptions a un grand récit, I'histoire occidentale de la personne qui
commence avec Rome. Le trajet doit mener du masque rituel d’'un
ancétre, modele élaboré dans le champ ethnographique, persona, au
sujet psychologique, unique et conscient de I’étre, la personne. Le Moi
va se constituer au cours de I'histoire de la civilisation européenne,
depuis Rome jusqu’a nos jours avec, aprés Rome, les étapes obligées de
la philosophie grecque, du christianisme etc. Chaque période
historique fait progresser la notion de personajusqu’a ce qu’elle

devienne une personne.

Rome est donc le moment crucial de I'essai, car Rome aurait fait le pas
décisif qui engageait la civilisation occidentale, c’est-a-dire la
Civilisation, dans le long chemin menant a la reconnaissance de la
personne, individu singulier, pourvu d’une conscience de soi et d’'une
histoire propre. Elle aurait fait passer la persona du masque concret a
une notion juridique abstraite, persona, articulant le temps arrété de
I'ethnographie au temps actif de lhistoire. Le terme persona
appartiendrait comme Rome a ces deux temporalités. LaRome
archaique d’abord décrite en termes ethnologiques donne naissance a
la Rome classique, décrite en termes historiques.

La Civilisation vs les civilisations primitives est caractérisée par ce
passage de l'ethnographie a l'histoire, car entrer dans le temps
historique c’est étre capable d’évoluer et d’inventer, non seulement
techniquement mais aussi moralement ce qui serait le propre de la

civilisation occidentale et qui en fait la civilisation des civilisations’.

Certes d’autres civilisations, selon Mauss, ont accédé au temps
historique, mais elles se sont arrétées en route, comme l'Inde et la
Chine, qui ne sont pas allées jusqu’a élaborer une notion compléte du
Moi. Elles se seraient figées a un moment de leur histoire. Les
spécialistes de ces deux espaces culturels réagissent fermement a cette

partie de I'essai® en dénoncant la méconnaissance des faits historiques
et une simplification outranciére de sociétés complexes et diversifiées

a partir de quelques écrits philosophiques ou religieux. Le sinologue

parle « d’erreurs substantielles »°. Lindianologue reproche 4 Mauss



son évolutionnisme. Les termes qui lui servent a rendre compte du
Moi en Inde sont entachés de présupposés monothéistes ; Mauss ne
congoit, en effet, qu'une seule forme de conscience de soi et toute

altérité est projetée sur un axe chronologique dont la fin est 'Europe

duxx€® siécle. Autrement dit, Mauss ne pense pas dans cet essai en
anthropologue de la diversité des cultures. Ces deux critiques
adressées a Mauss sont aussi valables pour son chapitre sur Rome. 1l y
fait de « substantielles erreurs », ces erreurs étant dues moins a 1’état
des savoirs historiques a son époque qu’a la place qu'’il attribue a priori
a Rome dans la civilisation occidentale et qui dévoie sa démonstration.

Rome est donc le lieu et le moment ou l'horizontal s’articule au
vertical, ou le récit de Mauss passe de I'ethnographie a I’histoire.
Articulation particulierement laborieuse et peu crédible, qui trahit,
plus que tout le reste, I'acte de foi qui préside a cet essai : la civilisation
occidentale a fait entrer le Monde dans le progres moral et le respect
de la personne humaine par I'invention du sujet conscient de son
identité unique.

La stratégie de Mauss impose que les Romains aient d’abord été des
primitifs comme les autres et qu'ils aient possédé des masques rituels,
puis qu’ils soient devenus civilisés pour inventer la personne juridique
d’ou provient la personne psychologique actuelle. Le paradigme
ethnologique élaboré précédemment ne peut s’appliquer qu’a une
Rome archaique, préhistorique et perdue. Il a été constitué dans ce
but. Du sauvage au civilisé, le fil conducteur est le mot persona dont le
sens premier, primitif, serait le masque et le sens second, civilisé, la

personne juridique.

Largumentation était difficile, faute de documents ; c’est pourquoi les
faits attestés relévent souvent de la rumeur académique, « vous savez
tous que », le récit s’appuie sur des affirmations de la seule autorité de
Mauss « je pense que », « il me semble que » et nous verrons plus loin
que les citations sont méme parfois tronquées.

Mauss confond personae timago sous le francais

« masque »

Pour affirmer que la persona des Romains était a la fois un masque de
théatre et un masque d’ancétre, Mauss fait appel a la rumeur savante,

en connivence avec son auditoire :

Vous savez tous combien est normale, classique la notion
de persona latine : masque, masque tragique, masque rituel
et masque d’ancétre. Elle est donnée au début de la

civilisation Latine.



On remarquera la facon dont Mauss commence par une catégorie
générale, ethnocentrique, « le masque », intraduisible en latin, qu'’il
détaille ensuite en différentes sortes de masques, de telle sorte que
tous semblent appartenir a la méme catégorie posée initialement qui
du coup se met a exister. Pour faire cependant le lien entre les deux,
sans toutefois jamais parler ici d’ imago, il reprend I'hypothese d’une
personavenant du grec prosopon, a travers 1'étrusque en s’appuyant sur
Benveniste et Meillet (p. 18-19). Puis il ajoute, pratiquant 'amalgame,

que les archéologues ont retrouvé de nombreux masques funébres
0

étrusques .
Les mystérieux Etrusques hantent toute lhistoire de la Rome
archaique ; dés qu’il y a un chalnon manquant entre Rome et la Grece,
ils servent a combler I'absence. C’est ainsi qu’entre prosopon et persona,
il y aurait un démon infernal, dénommé Phersu, apparenté par son
nom a Perséphone, la souveraine des morts, et a Persée, détenteurs
I'un et l'autre de la téte de la Gorgone. Cette hypothese s’appuie sur
des fresques étrusques retrouvées dans trois tombes, toutes trois de la

seconde moitié du vi® siécle av. J.-C., localisées a Tarquinia : la tombe
des Augures, la tombe du Polichinelle, et la tombe des Jeux
Olympiques. On voit sur chacune un individu cagoulé, avec deux fois
I'inscription Phersu. Certains ont voulu croire que le mot phersu
désignait le masque du personnage. Ce qui est improbable.
Généralement, en effet, le nom placé a c6té d’un personnage peint est
un nom propre, identifiant ce personnage, parfois reconnaissable aussi
grice a un accessoire ; comme Hérakles et sa massue peuvent étre
associés a linscription Herkle (Héraclées en étrusque). Donc ce
personnage, caractérisé par cette cagoule ou masque tres visibles, doit
s’appeler Phersu. Que ce nom propre soit devenu un nom commun
désignant ce qui était le propre de Phersu, par une dérivation en - na,
fréquente en étrusque, rien ne s’y oppose, mais rien non plus le
prouve. En tout cas cela ne permet pas de démontrer que
personadésignait un masque funéraire utilisé dans des rituels romains,

alors que les masques funéraires sont toujours appelés imagines.

Ayant fait de persona un masque « primitif » Mauss cherche
vainement un rituel romain qui utiliserait une persona d’ancétre. Il est
étonnant qu'il ait raté le funus indictivum ou les masques des ancétres
portés par des acteurs défilent en procession dans Rome. 1l va dans les

environs de Rome et rencontre un rituel falisque'!, celui des Hirpi

Sorani ' qui chaque année marchaient sur des charbons ardents au
mont Soracte, en ’honneur d’Apollon Soranus, ou peut-étre du dieu
infernal Dis pater. La rhétorique de Mauss est retorse, il écrit (p. 19) :

D’abord, on trouve chez eux des traces définies
d’institutions du genre des cérémonies des clans, des
masques, des peintures dont les acteurs s’ornent suivant les

noms qu'ils portent [ce qui est pure invention de Mauss].



Au moins 1'un des grands rituels de la Rome tres ancienne
[ce n’est pas un grand rituel, et il n’est pas trés ancien, car il

date seulement de I'époque ou les Falisques ont regu la

citoyenneté romaine, aprés les guerres sociales, au ii€ s. av.
J.-C.] correspond exactement au typecommun dont nous
avons décrit les formes accusées. C'est celui des Hirpi
Sorani, des loups du Soracte (Hirpi = nom du loup en
Samnite). Les gens des familles qui portaient ce titre
marchaient sur des charbons ardents au sanctuaire de la
déesse Feronia, et jouissaient de privileges et d’exemption
d’impbts. Sir James G. Frazer a déja supposé [la référence a
une supposition de Frazer, méme avec son titre de noblesse,
n’est pas trés sérieuse] que c’est le reste d’un ancien clan,
devenu confrérie, portant noms, peaux, masques.

Sa méthode est la méme que précédemment : poser une catégorie
générale, ethnographiquement pré-construite, ici I'existence a Rome
de rituels claniques avec masques et peintures, lillustrer par un
exemple qui semble une preuve. Mauss ajoute ce dont il a besoin pour
sa démonstration. Hirpus voulait certes dire « loup » en falisque ou en
sabellique, langues en fait éloignées du samnite qui est un dialecte
osque. Cette erreur, qui est de peu d'importance, vient elle-méme de
Servius, commentateur de Virgile, qui avait confondu les Hirpini, tribu
samnite avec les Hirpi Sorani. Quant a Féronia, d’ou sort-elle ? En tout
cas il n’est pas question dans ce rituel de masque ou de déguisements.
Les Hirpi Sorani ne sont pas exemptés seulement de charges mais aussi
de service militaire, ce qui les marginalise dans la vie publique. Cette

exception est une exclusion et non un privilége.

A partir de 13, 'exposé devient du roman. Mauss suit le loup a la trace

et dramatise sa découverte (p. 19) :

Mais il y a plus ; il semble bien que nous sommes ici en
présence du mythe méme de Rome. Acca Larentia, la vieille,
la mére des Lares, fétée aux Larentalia (décembre), n’est autre
que 1" indigitamentum, le nom secret de la Louve Romaine,

mére de Romulus et de Remus (Ov., Fastes,1, 55 sq.)

Passons sur la louve romaine qui n’est pas la mere mais la nourrice des
jumeaux, qu’est-ce que le « mythe méme de Rome », quel rapport avec
la persona 7 1l s’agit, sans doute, d’évoquer une Rome ethnique, en la
chargeant d’oripeaux primitifs, afin d’y situer sa persona. 1l conclut
(p.19):

Au fond Samnites, Etrusques, Latins, ont encore vécu dans
I'atmosphere que nous venons de quitter : des personae,
masques et noms, des droits individuels a des rites, des
priviléges.



A cette étape de sa démonstration Mauss introduit les imagines,
masques funébres , des familles sénatoriales dont il n’avait rien dit
jusquici et qui n’ont rien a voir avec la persona, masque de théatre. 11
identifie, sans le dire, persona et imago et attribue a la persona tout ce
qui est associé a I’ imago, comme lenomen et lecognomenet
'appartenance a la nobilitas. 11 n’y a pas lieu de discuter ici dans le
détail ses affirmations qui ne sont pas toujours exactes. Limportant
est cette superposition imago-persona qui est un coup de force

sémantique.

La civilisation commence avec le droit romain

Il faut maintenant que Mauss arrive a la persona, signifiant un
ensemble de droits communs a tous. « De la a la notion de personne, il
n'y a qu'un pas. », écrit-il. La métaphore est allegre, la démonstration
qui suit est laborieuse. Les droits et privileges des chefs de clan
auraient donc été étendus a tous, sous le nom de droit civil. Mauss
manipule une personaqui n’a jamais existé et invente une histoire
fondée sur des « je congois », « je crois » et des raccourcis historiques
(p.19):

Je congois que les 1égendes comme celle du consul Brutus et
de ses fils, de la fin du droit du pater de tuer ses fils, ses sui,
traduisent I'acquisition de la persona par les fils, du vivant
méme de leur peére. Limportant est le moment ot la persona
abandonne le support matériel du masque pour devenir
une catégorie abstraite. Je crois que la révolte de la plebe, le
plein droit de cité qu’acquérirent [sic] - aprés les fils des
familles sénatoriales - tous les membres plébéiens des
gentes, fut décisive. Furent citoyens Romains tous les
hommes libres de Rome, tous eurent la persona civile.

La derniére phrase n’a aucun sens. Veut-il dire que les citoyens
romains avaient acces au jus ciuile ? Ou aux mémes droits politiques ?
Mauss semble ignorer les différents types de citoyenneté et confond
I'acces au droit civil, droit privé, avec une ciuitas qui est trés variable
et peut comporter des droits politiques restreints, comme la ciuitas
sine suffragio.

Certes le nom persona appartient bien a la langue juridique romaine
mais il n’est pas une catégorie englobant tous les étres humains libres,
pourvus de droit, par opposition aux esclaves, car les esclaves sont
parfois des personae :

Et quidem summa divisio de iure personarum haec est, quod

omnes homines aut liberi sunt aut servi.

Globalement le droit des personnes se divisent en deux : car



tous les hommes sont ou libres ou esclaves >,

A Rome le droit reconnait différentes catégories de personae, il s’agit
de tous les étres humains, libres ou non, femmes et enfants, opposés
aux animaux. Par ailleurs les animaux susceptibles d’étre possédés
sont dans la méme catégorie que les esclaves, res mancipi. La personane
désigne donc pas une catégorie a laquelle des droits seraient attachés.
La personaest sans contenu a priori, elle est une catégorie classificatoire
intervenant selon la situation sur laquelle le droit doit agir, elle ne
releve pas d'une ontologie.

Or Mauss essentialise la personaet lie le droit a la « personne », alors

qu’a Rome le droit est activé selon les circonstances'®. 11 écrit (p. 20-
21):

Le caractére personnel du droit était fondé, et persona était
devenu synonyme de la vraie nature de I'individu. Le droit a
l apersona est fondé. Seul en est exclu I'esclave. Servus
personam non habet. 1l n’a pas de personnalité. Il n’a pas son
corps, il n’a pas d’ancétres, de nom, de cognomen, de biens

propres.

Cette phrase marque la fin de I'analyse de la personaromaine juridique
et ouvre, apres une étape stoicienne, le passage au christianisme. C’est
lui qui donnera, selon Mauss, une persona a ’esclave, qui jusqu’ici n’en

avait pas. Or cette affirmation repose sur une citation tronquée de

15

Justinien™ « servus personam non habet » qui sonne comme une vérité

générale définissant la nature de I'esclave. La citation compléte est :

Cum standi in judicio servus personam non habeat, procuratorem

ad lites non habet, licet ad negotia habeat.

L’esclave ne pouvant pas se présenter dans un tribunal, il ne
peut pas étre représenté par un procurateur dans un
proceés, mais il peut avoir un procurateur pour faire des
affaires.

Cette phrase n’a pas le sens que lui donne Mauss. Standidéfinit
personadans I'espace du tribunal : I'esclave ne peut pas comparaitre
comme plaignant ou comme défenseur ( stare in judicio), et ne peut pas
non plus avoir un procurateur au tribunal, méme s’il peut faire des
affaires ( negotia) ; un procurateur, dans ce cas-1a, agira alors pour lui,
comme pour un fils de famille qui n’a pas été émancipé, et ses droits
seront alors en affaires les mémes que ceux d’'un homme libre. Ce qui
rend difficile pour un esclave d’agir en droit n’est pas sa nature, mais la



question des cautions, car son maitre est responsable financiérement
de tout ce qu'il fait. Le droit romain, on le voit, utilise une fiction afin
de contourner la difficulté. En affaires ( negotia) I'esclave est comme un

fils de famille non émancipé.

La persona juridique est donc un rdle dans une action du droit, et non
un ensemble de droits liés a la personne. Dans d’autres passages, il est
question de lapersona servi, fonction d’esclave. Ainsi, au théatre
comme en droit, la personadésigne un role joué dans une actio. C’est
aussi ce sens que Cicéron donne a personadans une phrase célebre qui
oppose le réle de I'acteur et celui de 'orateur'®:

Qua re nolite existimare me ipsum, qui non heroum ueteres casus
fictosque luctus uelim imitari atque adumbrare dicendo neque
actor sim alienae personae, sed auctor meae, cum mihi M. Aquilius
in ciuitate retinendus esset, quae in illa causa peroranda fecerim,

sine magno dolore fecisse.

C’est pourquoi croyez bien que moi méme je ne prétends
pas, quand je plaide, représenter et imiter les malheurs des
héros antiques et leurs deuils imaginaires, je ne cherche pas
a jouer le réle d’'un autre, mais ce que je veux, c’est étre
I'auteur de mon réle. Quand je devais conserver Manlius
Aquilius a notre cité et que j’ai prononcé la péroraison, ma

douleur était grande.

Agir en droit, jouer une piéce ( agere fabulam), plaider dans un proces (
agere causam) : celui qui agit prend un réle, une persona temporaire. La
persona ne s’inscrit pas dans I'étre, elle n’est pas liée a la personne.
Etant un réle, chacun peut le jouer, il suffit que le préteur légitime la

fiction.

Un bilan globalement négatif

Rien ne permet de reconstituer aRome une évolution depuis une
personaancestrale a une persona juridique. On ne peut méme pas
affirmer que la personathéitrale soit antérieure a la persona juridique,
car le droit privé a Rome, qui remonte a la loi des XII tables (vers 450
av. J.-C.), est plus ancien que la tragédie importée de Gréce avec ses
masques en 240 av. J.-C. Il est méme envisageable que le terme persona
désignant le rdle et le masque du réle - pas le personnage - ait été
emprunté a la langue du droit romain pour traduire le prosdpon grec et
non le contraire.

D’ou vient tout le mal ? Mauss n’aurait jamais eu cette désinvolture
intellectuelle avec une autre culture queRome. Ayant fait ses
humanités, il croit connaitre Rome et la Gréce dont il est I’héritier

légitime. Victime du narcissisme occidental, il abandonne sa rigueur



anthropologique. Lessai de Mauss s’adresse a des lecteurs qui auraient
avec les Romains des rapports d’évidence et de connivence, pour tout
dire d’identité.

Cet essai de Mauss peut étre lu comme un exercice d’école, une lecon
académique, un acte d’allégeance a la civilisation occidentale telle
qu'elle doit étre racontée, de la religion a la raison, du concret a
I'abstrait, du masque rituel au droit. Comme si le droit n’était pas tout
aussi concret qu'un rituel funébre.Mauss enracine son récit
téléologique dans I'anthropologie, science nouvelle qui prouve ainsi
son respect pour les traditions classiques.

On reconnait ici une certaine anthropologie de I Antiquité qui fait de
la Grece et de Rome |'espace du premier Grand Partage ; les Grecs et les
Romains ont bien été des sauvages, mais pas des sauvages comme les
autres, puisqu’ils ont inventé La, notre, civilisation.

Notes

1. Par exemple : Nédoncelle 1948 ; Meyerson 1973 ; Housset 2007 ;
Ildefonse 2009.

2. Repris dans Sociologie et Anthropologie, Paris, 1970, p. 333-362. Le texte
est accessible en ligne a I'adresse
http://classiques.ugac.ca/classiques/mauss marcel/mauss marcel.ht
ml ; Nous nous référerons a la pagination de la publication en ligne.

3. Mounier 2000 ; Rougemont 1934,

4. Pour une analyse critique de cet essai voir Carrithers et al. 1985. Je
remercie Alessandro Buccheri qui m’a communiqué cette référence
bibliographique, essentielle et a laquelle je me reporterai souvent.
5.Dans Carrithers et al. 1985, Michael Carrithers affirme que la force
persuasive du texte de Mauss tient a sa stratégie (p. 234).

6. Les Kwakliutl sont un peuple amérindien de Colombie-Britannique
(Canada).

7.Cest « le grand partage » selon la désormais célébre formule de
Michel de Certeau.

8 .Dans Carrithers et al. 1985, voir Mark Elvin, chap. 8 et Alexis
Sanderson, chap. 9.

9. Dans Carrithers et al. 1985, voir Mark Elvin, « Between the earth and
the heaven. Conception of the self in China », p. 156 et suiv.

10.Jannot 1993. Ftude archéologiquement trés documentée mais
I'analyse des documents est contestable, c’est pourquoi nous ne
suivons pas ses conclusions sur Phersu.

11. Au Nord est du Latium.

12.Sur les Hirpi Sorrani voir Rissanen 2012 ; Pline I'ancien, Histoire
naturelle, 7, 19 : Haud procul urbe Roma in Faliscorum agro familiae sunt

paucae quae vocantur Hirpi. Hae sacrificio annuo, quod fit ad montem


http://classiques.uqac.ca/classiques/mauss_marcel/mauss_marcel.html

Soractem Apollini, super ambustam ligni struem ambulantes non aduruntur
et ob id perpetuo senatus consulto militiae omniumque aliorum munerum
vacationem habent. Sur le territoire des Falisques, non loin de Rome, il y
a quelques familles qui portent le nom de Hirpi. Ces familles, lors d’'un
sacrifice annuel a Apollon, au pied du mont Soracte, marchent, sans se
briler sur un lit de charbons ardents. Un senatus consulte les dispense
pour toujours du service militaire et toute autre charge.

13. Gaius, Institutions, I, 9-12.

14. Voir David 2003 et Ando 2013.

15. Justinien, Apodectes, 11, XVIIL. Pahud 2013. Cette citation interprétée
a tord comme une définition de 'esclave est reprise a l'infini.

16. Cicéron, De oratore, 11, 194. Voir Guérin 2009 et 2011 ; Faure-Ribreau
2011.

Bibliographie

® Ando C. (2013), LEmpire et le Droit. Invention juridique et réalités
historiques a Rome, Paris.

® Carrithers M., Collins St. et Lukes St. éd. (1985), The Category of the
Person: Anthropology, Philosophy, History, Cambridge.

® David J.-M. (2003), « Le prix de la voix : remarques sur la clause
d’exclusion des praecones de la table d’Héraclée », Hantos, Theodora.
Laurea internationalis : Festschrift fiir Jochen Bleicken zum 75. Geburtstag,
p. 81-106.

® Faure-Ribreau M. (2011), « Lidentité en question. Ftude du terme
persona dans I'ceuvre de Cicéron », BAGB 1-2, p. 126-169.

® Guérin Ch. (2009 et 2011), Persona. Lélaboration dune notion

rhétorique au I ¢ siécle av. J.-C., vol. 1 : Antécédents grecs et premiére
rhétorique latine; vol. 11 : Théorisation cicéronienne de la persona
oratoire, Paris.

® Housset E. (2007), La vocation de la personne. Lhistoire du concept de
personne de sa naissance augustinienne a sa redécouverte
phénoménologique, Paris.

o [ldefonse F. (2009), « Etre une personne. La personne en Gréce
ancienne », Terrain 52, p. 64-77.

® Jannot J. R. (1993), « Phersu, Phersuna, Persona. A propos du masque
étrusque », Spectacles sportifs et scéniques dans le monde étrusco-
italique. Actes de la table ronde de Rome (3-4 mai 1991), Rome, p. 281-320.

® Mauss M. (1938), « Une catégorie de I'esprit humain : la notion de
personne, celle de “moi” »,Journal of the Royal Anthropological
Institute 68, p. 263-281.

® Meyerson 1. dir. (1973), Problémes de la personne, Colloque du Centre de

recherches de psychologie comparative, EPHE VI ¢ Section, Paris-La Haye.
® Mounier E. (2000), Ecrits sur le personnalisme, Paris.
® Nédoncelle M. (1948), « Prosépon et personadans I'Antiquité
classique. Essai de bilan linguistique », RSR 22, p. 277-299.
® Pahud S. (2013), Le statut de l'esclave et sa capacité a agir dans le



domaine contractuel. Etude de droit romain de I'époque classique [en
ligne], thése de doctorat de l'université de Lausanne, Genéve-
Zurich-Bile, URL
https://serval.unil.ch/notice/serval:BIB_675169FD2C8B

® Rissanen M (2012) « The Hirpi Sorani and the wolf cults of Central
Italy », Arctos 46, p. 115-135.

® Rougemont D. de (1934), Politique de la personne, Paris.

® Tarot C. (2008), « Problématiques maussiennes de la personne »,
Cahiers internationaux de sociologie 124, p. 21-39.

Nos partenaires

Le projet Savoirs est soutenu par plusieurs institutions qui lui apportent des
financements, des expertises techniques et des compétences professionnelles dans les
domaines de I'édition, du développement informatique, de la bibliothéconomie et des
sciences de la documentation. Ces partenaires contribuent a la réflexion stratégique sur

I’évolution du projet et a sa construction. Merci a eux !

LECOLE
SSHAUTES
ETUDESS

haStec

Laboratoire d'Excellence
Histoire et anthropalogie

CCIEMCES des savoirs, des techniques

SOCIALES et des croyances
‘ METLoPeES
; v u méthodes et outils
M ¥ B e e Srsercon M
RS - UNIVEREITE BE CALN pour 'edition structurée
ODNU enssi B
strasbourg

et des biblothéques

w

ANi |L|ﬂ_ﬂ‘a A
WS o &,

fondation
maison des
sciences

de I'homme

cPrL
(AK

Centre Alexandre-Koyré

Histoing dhisy scherss ot chest technicpms
LIMR Bt EHIESS-CRITE-MABIR

“milTEL : 3
FILSE @ .

e CONCEPTION :
EQUIPE SAVOIRS,
POLE NUMERIQUE
RECHERCHE ET
PLATEFORME
GEOMATIQUE
(EHESS).

e DEVELOPPEMENT :
DAMIEN
RISTERUCCI,
IMAGILE, MY
SCIENCE WORK.
DESIGN : WAHID
MENDIL.



https://twitter.com/@LieuxDeSavoir
https://savoirs.info
https://datu.ehess.fr/savoirs/fr/
https://didomena.ehess.fr/catalog?utf8=%25E2%259C%2593&search_field=all_fields&q=savoirs
https://savoirs-infos.ehess.fr
https://imagile.fr
https://www.mysciencework.com/
https://www.instagram.com/otak_prime/

	Résumé
	Le dernier texte de Mauss, Une catégorie de l’esprit humain : la notion de personne, ou l’invention de la personne à Rome
	À Rome se rencontrent l’horizontalité ethnologique et la verticalité historique
	Mauss confond persona et imago sous le français « masque »
	La civilisation commence avec le droit romain
	Un bilan globalement négatif
	Bibliographie
	Nos partenaires


